

الجزء الاول

منشورات الطبع الكاثوليكية - بروت

# (لُوكِ) لِوَحَنّا فَمَيْر المناذ الغلتغيّا المِتربِية فِي جَايِمَةِ الشِينِ بِرِيُفَةً



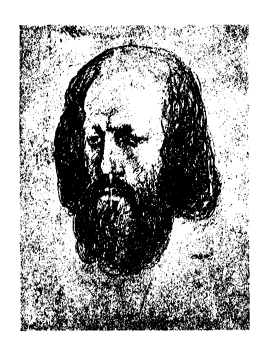
دِلَالْنَيْنَ - هِخَالَاتُ

طبعة ثالثة منقحة

الجزء الاول

منشورات المطبعة الكاثوليكية بيرو*ت* 





الغزالي

# الغزألي

A 0.0 - 20.

١٠٥٩ - ١١١١م

#### زمنه

في غزالة ، وهي قرية من اعمال طوس ، احدى مدن خراسان ، ولد ابو حامد محمد . . . حجة الاسلام ، واليها انتسب<sup>(۱)</sup>.

وكان ابوه فقيرًا يعيش من غزل النصوف ، وكان محبًا للعلم يحضر مجالس الفقها، والوعاظ ، ويتمنى على الله ان يوزقه بنين كهؤلا.. ورزقه الله ما اشتهى ، فكان له محمد هذا ، اشهر فقها. عصره ، واحمد اخوه ، وكان واعظاً يزدحم عليه الناس.

وبلي الغزالي باليتم ، فُفقد اباه صبيًا.ويتم بعضهم نعمة ، لانه اعتماد على النفس ، وسير الى غير آفاق .

على ان هذا الصوفي كان ضيّق ألحال ، وما خلّفه الوالد من مال

وقد ولد في طوس نفسها ، بعد وفاة الغزالي بسنتين، وكتب كتابًا شهرًا في الالقاب – ان اسم الغزالي مشتق ،ن غزالة، وهي قرية قريبة من طوس ، وانًا نعرف رجلا آخر جذا الاسم ، يدعى الغزالي الاكبر ، ربماكان عم الغزالي هذا او جده . وادًا زاي الغزالي مخففة ، ولم يلقب جذا الاسم لان اباه كان يغزل الصوف ، ناهيك عن ان غاذل الصوف يدعى غز الا لا غز البًا .

كان نزرًا يسيرًا ، فاجأ الولد الى مدرسة خيرية ، يلقن فيها العلم ، وينال القوت . ولسنا ندري في اي عمر ترك وصيه الصوفي ، ولا كم اقام فى مدرسته تلك .

على آذا نعلم — ونعلم من الغزالي نفسه — آنه كان يحس ، منذ صباه ، بفضول عقلي غريب ، يدفعه الى التهجم على كل مشكلة ، والتفحص عن عقيدة كل فرقة . وأن هذا الفضول لثقة بالنفس ، وقاق في العقل ، وسر كل مفاجأة .

وانه هذا التطلع العقلي قداد الغزالي الى نيسابور ، الى مدرستها النظامية ، حيث كان يدرس امام الحرمين ، ضياء الدين الجويني .

واخذ الفرالي عن استاذه الفقه والمنطق، واخذ عنه جرأة في النظر، وخوجاً عن مسالك التقليد . وكان الفزالي تلهيذا متفوقاً ، وكان تفوقه يدفعه الى العجب بالنفس ، وكان امام الحرمين يتعض لذلك . على ان الاستاذ كان افطن من ان يتجاهل ذكا. تلهيذه، او يظهر الفيرة منه ، بل كان يتبجح به في الظاهر ، ويقول عنه اذا وصفه: « الفزالي بجر مفدق . » ويوت امام الحرمين سنة ٢٨ ١ه = ١٨٠ م، ويرى الفزالي نفسه ضائعاً وحيدًا .

على انه قد اصبح شاباً ، وشاباً ناضجاً ، له من العلم ما يجابه به الاعلام ، ومن الفصاحة والذكا. ما لا يجده طموح .

وكان في العراق وزير سلجوقي كبير ، غيور على العلم واهله ، غيور على الصلاح ، يعاتبه سلطانه ملكشاه على ما ينفقه في سبيل المدارس ، فيجيبه من كتاب : « انا اقمت الك جيشاً يستمى جيش الليل ، اذا نامت جيوشك ليلا ، قامت جيوش الليل على اقدامهم ، صفوفاً بين يدي ربهم ، فارسلوا دموعهم ، واطلقوا السنتهم ، ومدّوا الى الله اكنهم بلدعا ، الك ولجيوشك ، فانت وجيوشك في خفارتهم تعيشون ، وبدعانهم تبيتون ، وببر كاتهم تمطرون وترزقون .»

واتى الغزالي نظام الملك هذا ، واختلط باهل العلم من مجلسه ، واظهر في مناظرة الأنمة تفوقاً وبراعة . وظل في ظل نظام الملك اعواماً ستة ، يويه فصاحة وبلاغة ، ويويه مودة واخلاصاً ، حتى ارسله استاذًا الى مدرسة بغداد النظامية ، سنة ١٨١ه = ١٠٩١م.

وكانت المدارس النظامية تلك وسيلة لتأييد السنة ونفوذ السلاجقة ، كما كان الازهر في مصر وسيلة لتأييد الشيعة ونفوذ الفاطميين . واذًا كان على الغزالي ان يناصر السلطان القائم ضد كل دعوة علوية ، وان يدافع عن ارا. اهل السنة ضد المبتدعة .

وعلم الغزالي في بغداد مدة اربع سنوات، مرّ اثنا ها بجالات نفسية عنيفة ، سنأتي على ذكرها . وقد انتهى به الامر الى ترك التدريس في بغداد ، والتجول من بلاد الى بلاد . قال الغزالي في اماكن من المنقذ :

« ففارقت بغداد . . . ثم دخلت الشام ، واقمت به قريباً من سنتين ، لا شغل لي الا الغزلة والخلوة . . . فكنت اعتكف مدة في مسجد لا شغل لي الا الغزلة والخلوة . . . فكنت اعتكف مدة في مسجد دمشق ، اصعد منارة المسجد كل النهار ، واغلق بابها على نفسي .

« ثم تحركت في داعية الحج...فسرت الى الحجاز . « ثم حذرتنا له .. > ودعرات الإطفال المراد . >

« ثم جذبتني الهمم ، ودعوات الاطفال الى الوطن ، فعاودته بعد ان كنت ابعد الحلق عن الرجوع اليه . فآثرت العزلة ايضاً ، حرصاً على الحلوة ، وتصفية القلب الذكر ، وكانت حوادث الزمان ، ومهات العيال، وضرورات المعاش ، تغير في وجه المراد ، وتشوش صفوة الحلوة ، وكان لا يصفو الحال الا في اوقات متفرقة ، لكني مع ذلك لا اقطع طمعي منها ، فتدفعني عنها العوائق ، واعود اليها . . .

« ثم اني ً لما واظبت على العزلة والحاوة ، قريباً من عشر سنين . . . قدّر الله تعالى ان حرّك داعية سلطان الوقت من نفسه ، لا بتحريك من خارج ، فامر امر الزام بالنهوض الى نيسابور . . . وبلغ الالزام حدّاً

كان ينتهي ، لو اصررت على الحلاف ، الى حد الوحشة (أ...

« ويسر الله الحركة الى نيسابور ، للقيام بهذا المهم ، في ذي القعدة سنة تسع وتسعين واربعثة. وكان الخروج من بنداد في ذي القعدة سنة ثمان وثمانين واربعثة .»

يقص علينا الغزالي هذه القصة ، وهو استاذ في نيسابور ، « وقد اناف السن على الحسين » ، اي بعد سنة ٥٠٠ه = ١١٠٦م . ولا نظنه كتب المنقذ بعد هذه السنة بكثير ، ولا انه درس طويلًا بعد كتابة المنقذ ، لانا نعلم انه توفي سنة ٥٠٠ه ، وانه عاد الى طوس في اواخر حياته ، واتخذ الى جانب داره مدرسة للفقها » وخانقاه للصوفية . ولهل مصرع فخر الملك ، سنة ٥٠٠ه ، قد عجل في تركه التدريس في نيسابور ، ولعله اعترل نهائياً سنة ٥٠٠ او ٥٠٠ على ابعد تقدير .

بقي ان نلم المامًا بنفسية الغزالي .

لقد كان الغزالي عقلًا ذكيًا ، وقد ادرك من نفسه تلك الهبة ، فاذا به كثير التطلع ، جم الفضول ، يتهجم على كل مسألة ، ويجادل في كل معضلة ، يطالع كل كتاب ، ويصنف في كل عقيدة ، وما اكثر ما طالع الغزالي والم ، وما اكثر ما ناظر وبر الاقران .

وقد ادّی ذلك بالغزالي الى المباهاة بذكائه ، والعجب بالنفس . الا نراه ينظر الى شبهات عصره ، وضلالات زمانه ، فيجد افضاحها

ا) ان هذا السلطان هو سنجر الذي ولي خراسان انيابة عن اخيه بركياروق اسنة ١٠٥٠ هـ = ١٠٩٦ م. وجاء في طبقات الشافية الكبرى ان فخر الملك وزير سنجر وابن نظام الملك مو الذي دعا الغزالي الى التدريس ( و و الح عليه كل الالحاح) وشدد في الاقتراح الى ان اجاب.» ومن الطبيعي ان يلح ابن نظام الملك على صديق ابيه وقد الح بام السلطان.

ايسر من شربة ما . (أ ? ألا يجدثنا ، حين يجدثنا عن تركه التدريس في بغداد ، عن الحاح الولاة عليه بالبقا ، ولوم أغة العراق له ، وعن تعليل ذلك بقولهم : « هذا امر ساوي ، وليس له سبب الا عين اصابت اهل الاسلام ، وزمرة العلم (أ ? ثم الا يعود الى التدريس في نيسابور ، لان سلطاناً الح ، وارباب قلوب نصحوا ، وصالحين رأوا منامات ، والها وعد « باحيا ، دينه على رأس كل مئة . (أ» ؟

هو الشعور بذكائه ، وهي شهرة صلاحه ، دفعاه الى ان يباهي ، وان ينشر ما يؤثر الحيا، طيّه ، على انك قد تلطف من دهشتك ، اذا علمت ان صالحين كثيرين باهوا بما باهي بــه الغزالي ، وانه دائب على اصلاح نفسه ، ناسب الى الله كل فضل ، مؤمن ان لا حول ولا قوة الا به : « اني لم اتحرك ، واكنه حركني ، واني لم اعمل ، وأكنه استعملني ، فاسأله ان يصلحني اولًا ، ثم يصلح بي ويهديني . » (أ

وان اهل عصره رأوا فيه ما رأى في نفسه ، فرثاه الابيوردي من قصيدة :

مضى ، واعظم مفقود فجعت به من لا نظير له في الناس يخلفه!

۱) المختارات: ص ٤٨

٣) المختارات: ص ٢٤

٣) المختارات: ص ٤٩

١) المختارات: ص٠٥

#### اراؤه

الغزالي شخصية غنيّة الروح ، واسعة الاطلاع ، كثيرة الانتاج ، متشعبة المناحى .

وحياة الغزالي شطران متباينان من وجوه، مشتركان في اشياء، يفصلهما انقلاب عميق، واهتداء الى التصوف .

وعقل الغزالي كثير التطلع ، نفور من الانقياد ، نزوع الى اليفين ، عرضة للحيرة والقلق ، هدف لكل مهالك الذكا. .

واذًا ليس من اليسير ان تجمع ما تبدد ، وتلأم ما تشعّب ، ان تتبين ما تبدل ولا تذهل عما استمر ، ان تتبع تطور الفكرة وتجد حلًا للمتناقضات .

وانّا قد رأينا ان نتخذ كتاب المنقذ اساساً ، فنعرض تطور فكرة الغزالي كما عرضها هو لنا ، ثم ننقد هذه الرواية مظهرين ما فيها من وهن ومن تناقض ، وننتهي برأي يشرح لنا كتاب المنقذ ، بل قد يشرح باقي كتبه ايضاً .

#### و – رواية المنقذ

#### ادباد ومذاهب وفليد: الشك في الايماده:

رأى الغزالي اختلاف الناس في الاديان ، واختلاف الاغة في المذاهب ، وسلطان التقليد في اعتناق هذه وتلك ، ووافق ذلك منه عقلًا متطلماً ذكياً ، وثقة بالنفس ، فاذا به حاثر امام تضارب الارا ، واذا به يتحرر من كل تقليد ، من الرضوخ لرأي امام او تعليم والد واستاذ ، ومن الركون الى اعان موروث ، ليعود الى حقيقة الفطرة الاصلية ، ويسلك طريق الحق الحالص .

رأى الغزالي ذلك وهو في عنفوان الشباب لم يبلغ العشرين ، وخلع التقليد وانكسرت عليه العقائد الموروثة وهو قريب عهد بسن الصبا ، وجاوز الغزالي الحسين وما شفى النفس من فحص العقائد والفرق !

#### ما اليفن ?

ولما كان الغزالي يبحث عن حق يطمئن اليه ، ويوقن فيه ، رأى ان يبدأ بتحديد العلم اليقيني ، وقد حدده هكذا : « العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ريب ، ولا يقارنه امكان الغلط والوهم ، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك . بل الامان من الخطأ ينبغي ان يكون مقارناً لليقين مقارنة لو تحدى باظهار بطلانه ، مثلا، من يقلب الحجر ذهباً ، والعصا ثعباناً ، لم يورث ذلك شكاً وانكاراً. (أ

## الشك في الحس والعق :

حدد الغزالي اليقين ، ثم شرع يبحث عنه في ما عنده من علوم ، فوجد نفسه « عاطلًا من علم موصوف بهذه الصفـــة ، الا في الحسيات والضروريات<sup>(۲)</sup> ، اي في ما يعرفه عن طريق الحس والعقل .

وبحث الغزالي في معلومات الحس اولًا ، فرآها خاطئة ، او عرضة للضلال : ألا نرى الخلل جامداً ، وهو متحرك ? ألا نرى الكوكب صغيرًا ، وهو اكبر من الارض ? واذًا لا ثقة بالحس ، ولا يقين في ما نعامه عن طريقه !

المختارات: ص ٢٦ – قال داكرت ، في بحث مماثل: «لا اسلم بحقيقة ما لم نبدُ لي بوضوح ، ولا اشمل في احكامي الا ما ظهر لي بجلاء ودقة لا يبقى معها مجال للشك.»

٣) المختارات: ص ٣٣

والعقل ما شأنه ?

ان للعقل اوليات تبدو ثابتة ، من مثل « العشرة اكثر من الثلاثة ، والنفي والاثبات لا يجتمعان في الذي ، الواحد ، والذي ، الواحد لا يكون حادثاً قديماً ، موجودًا معدوماً ، واجباً محالاً . » وكاد الغزالي يركن الى عقله ، لولا شبهات عرضت له : لقد كان يشق بالحس الى ان اتى حاكم العقل فكذبه ، فلعل ورا ، العقل حاكماً اخر ، اذا تجلّى ، كذبه وضللها ثم الا نمتقد في النوم امورًا ، وتظهر لنا اليقظة ضلالها ، فلم لا نكون في شبه نوم ، ويكون الموت يقظة واهم مخدوع ? ويدّ عي الصوفية انهم يشاهدون في احوالهم امورًا لا توافق ما يواه العقل ، افلا تكون الحالة يشاهدون في احوالهم امورًا لا توافق ما يواه العقل ، افلا تكون الحالة الصوفية طريق الانسان الى الحق ? .

عرضت المفزالي هذه الشبهات ، وخطرت هـذه الخواطر ، ففقد الثقة بمقله ، بعد أن فقدها بجسه ودام في شكه هذا قريباً من شهرين، هو فيها « على مذهب السفسطة ، بجكم الحال ، لا بجكم النطق والمقال "، وهكذا تطرق الغزالي من شك الى شك ، من الشك في العانه الى الشك في عقله ا

١) المختارات: ص ٢٢

ان الغزالي يستقي شبهات شكه من الشكآك اليونان . وقد ردّ اناسيداموس هذه الشبهات الى عشر ، وهي تعود في جوهرها الى ان الحقيقة نسيية ، تختلف :
 ا – حسب الحالات المختلفة من نوم ويقظة ، وصحة و ورض ، وصحو وسكر، وحب وبغض . . .

ب – حسب المساغات والامكنة ، فتبدو السفينة البعيدة صنيرة ثبابتة ، حتى اذا اقتربت بدت كبيرة متحركة، وتبدو العصا منكسرة في الماء، مستفيمة خارجه. . . ج – باختلاف العادات والقوانين والاراء ، فالفرس يجيزون تزويج الابناء من الهاشم، ويجيز المصريون زواج الاخوة من اخواضم، ويحظر القانون اليوناني كل ذلك. واختلافات الادبان ومذاهب الفلاسفة مشهورة .

٣) المختارات: ض ٢٤

### الخروج من الثك في العفل :

حاول الغزالي الخروج من شكه في عقله بدليـــل ، فلم يتيسر له ذلك ، وكيف يستقيم دليل والاوليات غير مسلّم بها ?

ودام النزالي في شُكّه شهرين عادت بعدهما اليه الثقة بالاوليات العقلية ، لا بنظم دليل وترتيب كلام،بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر.

على ان الغرائي ، بعد ان يسهب في وصف هـذا النور الساوي ، ينتهي فجأة بهذه النتيجة : « والمقصود من هذه الحكايات ان يُعمَل كمال الجد في الطلب حتى يُنتهى الى طلب ما لا يُطلب . فان الاوليات ليست مطلوبة ، فانها حاضرة ، والحاضر اذا طُلب فُقِد واختفى (الله مه وهذا شبه دليل عقلي خلاصته ان الاوليات هي اوضح شي. في نظر العقل، فلا تحتاج الى دليل لاثبات صحتها، بل لا يمكن ايجاد مثل هذا الدليل.

# الخروج من الثك في الايماله :

خرج النزالي من شكه في عقله ، فبقي ان يخرج من شكه في ايانه ، وان يستقر على عقيدة ومذهب .

وشرع الغزالي فرأى ان الحق لا يتجاوز احدى فرق اربع:الكلام، والفلسفة، والباطنية، والصوفية، فأخذ يستعرض هذه الفرق، ويوجز تعاليمها، وينقدها:

## ١ \_ الكلام:

اما الكلام فغايته حفظ عقيدة اهل السنَّة ، وحراستها عن تشويش اهل البدعة .

ويرى الغزالي في الكلام نقصين : الاول هو اعتاده على مقدّمات

١) المختارات: ص٥٥

قسلَمها من التقليد او من إجماع الامة ، او من مجرَّد القبول من القرآن والاخبار ، وهذا قليل النفع في حق من لا يسلّم سوى الضروريات . والثاني هو خوضه في استخراج مناقضات الخصوم ، وتقصيره في البحث عن حقائق الامور ، وهذا لا يبدد ظلمات الحيرة او يشرح اختلافات الحلق . واذًا الكلام لا يجوي الحق الشافي .

### ۲ ــ الفلسفة : كفر وبدع :

وانتقل الغزالي الى درس الفلسفة « بمجرد المطاامة ، من غير استعانة باستاذ (۱ » ، وفي اوقات محتلسة اثنا، تدريسه في بغداد ، واطّلع على منتهى علومها « في اقل من سنتين (۱» ، ثم واظب على التفكر بها ، بعد فهمها ، « قريباً من سنة (۱ » ، يعاودها ويرددها حتى يتبين ما فيها من خداع وتلبيس (۱

انتهى الغزالي من درس الفلاسفة فاذا هم اقسام ثلاثة : دهريون جعدوا الصانع ، وطبيعيون آمنوا بالله إنما جعدوا خلود النفس ، والهيون — امثال سقراط وافلاطون وارسطو وابن سينا والفارابي -- آمنوا بالله وخلود النفس ، انما كفروا في امور وأبدعوا في اخرى .

لا يجادل الغزالي الدهريين والطبيعيين ، لانهم زنادقة انكروا الايمان واليوم الآخر ، واصل الايمان هو الايمان بالله واليوم الآخر .

اما الالهيون فعص عاومهم صحيحة او لا تتصل بالدين ، وبعضها — كالطبيعيات والالهيات — اتت بكفر وبدع . والالهيون كفروا في ثلاث

١) المختارات: ص ٢٧

٣) واذًا استنرق بحث الفلسفة قريبًا من ثلاث سنوات ، ولعله في السنتين الاوليين وضع كتاب « مقاصد النلاسفة » ، ولعله في السنة الثالث وضع كتاب « خافت الفلاسفة » . وقد جا . في احدى المخطوطات ان كتاب التهافت قد تم في اول سنة ١٠٩٨ هـ = ١٠٩٥

مسائل : قالوا بقدم العالم ، وانكروا حشر الاجسام ، ونفوا علم الله بالجزئيات . وقد وضع الغزالي كتاب « التهافت » لابطال مذهبهم في ما اتوا من كفر ومن بدع .

#### ٣ \_ الباطنة:

لم تف ِ الفلسفة بغرض الغزالي ، ولم ينكشف له عن طريق العقل كل معضل ، فانتقل الى الباطنية .

والباطنية هذه رأت ان الاراه ابدًا متضاربة ، والعقول متنازعة ، فحكمت ببطلان ألعقل، وقالت بضرورة امام معصوم يبتّ في الحلاف، ويفضل في النزاع ، كي لا تفسد العقيدة ، ويلتبس الحق على الناس.

وأتمة الباطنية المعصومون سبعة اولهم علي ، وسابعهم اسماعيل (٢٦٢٠م) ابن جعفر الصادق ، واسماعيل هذا حي لا يمرت ، وغائب لا أيرى ، قد بث في الناس دعاة يهدون ويرشدون . وان اختلف الدعاة في امر ، او اغلق عليهم مشكل ، عادوا الى الامام واسترشدوه .

ورأى الغزالي عجز العقل ، كما رأوا ، وضرورة الامام المعصوم ، الما لم يسلّم بامام سوى النبي ، اجل ان النبي ميت ، ولكن امام الباطنية غائب يستحيل الوصول اليه عند الحاجة . ثم ما علّم هذا الامام ? واي خلاف ازال ? وعليّ رأس الأئمة هل ازال الحلاف ام زاده وقواه ? وهل يستطيع امام ما عجز الانبياء انفسهم عنه ?

#### ٤ \_ الصوفيہ :

واتى دور الصوفية .

طالع الغزالي « قوت القلوب » لابي طالب المكتي ( + ٣٨٨ هـ = مالع الغزالي « قوت القلوب » لابي طالب المكتي ( + ٣٨٨ مـ ١٩٠٠ ) ، وما بقي من الجنيد

(+٢٩٧= ٩٠٩) والشبلي (+٣٣٤ه = ٩٤)، والسطامي (+٢٦٤ه = ٨٧٧)، وغيرهم من المشايخ، فاذا اخص خواص الصوفية «ما لا يكن الوصول اليه مالتعلم، بل بالذوق والحال وتبدل الصفات (١٠٠ واذًا عليه ان يجيا الحياة الصوفية، ويسلك الطريقة، ان يترك التدريس في بغداد، وما يجده من مال وجاه، وان يغادر جوه العائلي الدافى، وما يغمره من حب الزوج والبنين، ويذهب زاهدًا متأملًا سائحًا، كي يختبر الحالة الصوفية، ويبدي حكماً صائباً فيها.

وهنا يحدثنا الغزالي عن نزاع داخلي عنيف ، عن تردد بين تجاذب شهوات الدنيا ودواعي الآخرة دام قريباً من ستة اشهر اولها رجب سنة ۱۸۸ه = ۱۰۹۰ . ويخبرنا ان هذا التردد افضى به الى مرض بطلت معه قوة الهضم ، وضعفت القوى ، وعقل اللسان عن التدريس ، وقطع الاطباء طعهم من العلاج .

وانتهى هذا التردد بان سهل الله على قلب الزهد ، سهَّل عليه الاعراض عن الجاه والمال والاولاد ، فترك كل شيء ، وغادر بغداد في ذي القعدة سنة ٨٨١ هـ = ١٠٩٥ .

غادر الغزالي بغداد رغم الحاح الولاة بالبقاء ، ولوم انمة الدين له . وقد تظاهر بالذهاب الى مكة ، وهو ينوي السفر الى الشام ، حذرًا من ان يطلع الخليفة وجملة الاصحاب على عزمه في المقام بالشام .

سافر الغزالي الى الشام،حيث اقام سنتين ، ثم قصد اورشليم والحجاز، معتكفاً على الغزلة ، ومجاهدة النفس ، وتصفية القلب .

لسنا نعلم بالضبط كم اقام الغزالي في اورشليم والحجاز ، انما نعلم ان حنينًا جدّ فيه الى الاهل والاطفال ، وان هذا الحنين قد اشتدّ وطغى ، واذا بالغزالي يعود الى وطنه بعد ان كان عزم الا يعود ابدًا .

۱) المختارات: ص ٤٠

على أن العودة لم تصرفه عن الحياة الصوفية ، وبعد عشر سنين من تركه التدريس في بغداد ، وصل الى هذا الرأي في الصوفية الصوفية هم السالكون لطريق الله خاصة ، سيرتهم احسن السير ، واخلاقهم ازكى الاخلاق ، لان جميع حركاتهم وسكناتهم « مقتبسة من نور مشكاة النبوة ، وليس ورا، نور النبوة ، على وجه الارض ، نور يُستضا، به (۱».

وهكذا انتهى الغزالي من بحثه للفرق ونقدها ، واستقر رأيه على ان الحق في الصوفية ، فاعتنقها مذهبًا له .

#### ٣ – نقد رواية المنقذ

على ان رواية الغزالي في المنقد ، رواية شكوكه وبحثه وانتهائه الى التصوف ، ملاًى بالمتناقضات ، مفتقرة الى نقد وتصحيح . واليك اهم ما نأخذ على هذه الرواية :

## ١ \_ خروج الغزالي من شكه في عفله غبر منطني :

ان عقلًا شك في قدرته لا يسعه الاطمئنان الى نور ظهر له او دليل اقنعه ، دون ان يعبث بالمنطق ، والحال ان النزالي بعقله رأى النور الذي قذفه الله في صدره ، وبعقله رأى ان الاوليات واضحة بذاتها ، لا يُطلب عليها برهان !

### ۲ \_ مصر الغزالي الحق على اربع فرق امر غربب :

حين يشكّ انسان في ايمانه ، وينوي البحث عن الايمان الحق، عليه ان يستعرض اهم اديان عصره ، ومذاهب بيئته ، فلماذا لم يقم الغزالي بهــندا البحث الشامل ، وكيف امكنه ان يفترض — دون اي بحث

١) المختارات: ص ٤٤

سابق – آن الحق لا يعدو أحدى أربع فرق:الكلام والفلسفة والباطنية والصوفية ?!

# ٣ \_ نقد الغزالي للفرق نقد مسلم مؤمن لا نقد من يحث عن ايماد صائع:

ان الغزالي اقبل على نقد الفرق ، بعد ان اكَّد لنا خلعه كل تقليد، وكل ايان ، واكّد اتخاذه اوليات العقل اساسًا وحيدًا للبحث .

وتقيد الغزالي بمنطق مقدماته حين نقد الكلام ، فعاب عليه استناده الى غير الضروريات العقلية ، واهتمامه بالرد على الخصوم اكثر من اهتمامه بالبحث عن الحق .

على ان الغزالي قد خرج عن المنطق كل الخروج حين اقبل على نقد باقي الغرق ، فنقدها كرجل مؤمن ، وعاب عليها ما عاب باسم الايمان ا

ألم يسلم بعصمة الرسول حين ردّ على الساطنية ? ألم يحكم على الفلاسفة بالزندقة والكفر لأنهم انكروا حقائق ايانية ؟ ألم يرَ اخلاق الصوفية افضل الاخلاق لانها مقتبسة من نور النبوة ، وليس ورا، نور النبوة نور ?

ان نقد الغزالي للفرق هو نقد مؤمن في مجمله ، فكيف يتفق وموقفه الاساسي من البحث عن صحة الايمان ?

#### ٣ – فرض

واذًا علينا الّا نتخذ رواية المنقذ على انها رواية صحيحة ، والا نستند اليها لمعرفة تطور تفكير الغزالي .

بل لا بد لنا من حلّ متناقضات هذه الرواية / اذا شُنَا الا نقف عند النقد ، وان نرى نوع تفكير الغزالي ، وتطور هذا التفكير واليك خلاصة ما نرى :

#### ۱ \_ نظریه المذاهب انهور :

يرى الغزالي ان اكل كامل ثلاثة مذاهب:

احدها هو المذهب الرسمي ، مذهب الآبا، والبيئة ، الذي يتعصب له الانسان ويباهى به .

والثاني مذهب يستعمل في الارشاد ، ويتغير بتغير المسترشد ، مراعيًا فهمه وتفكيره .

والثالث مذهب يعتقده الرجل سرًا بينه وبين الله ، لا يطلع عليه غير الله ، او من شاركه فيه (1.

# ٢ \_ تطبيق النظرية على الغزالي :

واذا كانت هذه نظرة الغزالي الى المذاهب ، نستطيع ان نثبت الامور التالمة :

ا – كان للغزالي مذهب رسمي ، هو مذهب السنَّة ، وقد دافع عنه في كتبه الكلامية ، فهاجم الباطنية ، وبدع الفلاسفة وكفّر . وهذا المذهب لم يظهر فيه شكا ، حتى في اعنف ساعات شكه ، يوم كان يدرّس في بغداد .

ب – وكان الغزالي يبحث > في سرّه > عن مذهب يعتنقه بينه وبين ربه . ان مذهبه الرسمي ظل الى زمن مذهبه الباطني > ولكنه منذ صباه بدأ يشك في هذا المذهب > وبلغت شكوكه ذروتها اثنا. تدريسه في بغداد . هذا الشك لم يبح به > ولم يكتب عنه > بل كشمه في نفسه > كلَّ الفترة التي كان يقاسي فيها ريبه وتردده . اما يوم خرج منه فقد

۱) انظر المختارات : ص ۱۰-۱۰

تحدث عنه في اكثر من نص ، في المنقذ وفي غيره<sup>(١</sup>.

الهؤمن ، وراقه ان يكتب فيه ويدعو البه.

ج – واذًا لقد شكّ الغزالي حقاً ، شك في عقله وشك في ايمانه. على ان هذا الشك ما كان جارفاً ، هادماً ، بل كان ترددا وريباً . شك الغزالي في عقله شكاً خفيفاً عارضاً ، لم يدم سوى شهرين ، وخرج منه لأن شكّ العقل في قدرته لا يقوى طويلًا على الزمن.

وشك النزالي في ايمانه شكاً رفيقاً طورًا ، وعنيفاً آخر ، وطال زمن مذا الشك ، ولكنه لم يبلغ مرة واحدة الى طرح كل ايمان ، وخلع كل عقيدة . وقد انتهى هذا الشك بمذهب اختياري يؤمن ، على ما نظن ، بالاسلام ديناً ، وبالنصوف مذهباً ، وببعض نظريات الفلاسفة ارا . . د – وجعل الفرالي من التصوف خير ثرة للاسلام ، وخير طريق

وليس كتاب المنقذ ، في نظرنا ، سوى دعوة الى التصوف ، واذًا هو من نوع الكتب التي يراد بها ارشاد الناس الى الحق، والتي يستعمل فيه صاحبه ما يقنع المسترشد ، ولما كان الغزالي يتجه في ارشاده الى

<sup>1)</sup> جاء في جواهر القرآن (ص ٤٤-٤٦) ، في معرض الحديث عن فئة من الناس لم نفتح لهم طريق المهافي الروحانية في القرآن : « تشوشت عليهم الظواهر ، وانقدحت عندهم اعتراضات عليها ، وتمايل لهم ما يناقضها ، فبطل اصل اعتقادهم في الدين ، واورشم ذلك جحودًا باطنًا في الحشر والنشر ، والجنة والنار ، والرجوع الى الله نمالى بعد الموت ، واظهروها في سرائرهم ، وانحل عنهم لجام التقوى . . ولسنا نستبعد ذلك ، فلقد تعثرنا في اذيال هذه الضلالات مدة ، لشؤم اقران السوء وصحبتهم ، حتى ابعدنا الله عن هفواتها ، ووقانا من ورطاقها . »

وجاء في ميزان العمل ، بعد حديثه عن كثرة المذاهب : «ولو لم يكن في مجاري هذه الكلمات الا ما يشككك في اعتقادك الموروث، لتنتدب للطلب،فناهيك به نغمًا . اذ الشكوك هي الموصلة الى الحق ، فن لم يشك لم ينظر ، ومن لم ينظر لم يبصر ، ومن لم ينظر الم يبصر ، ومن لم ينظر الم يبصر ، ومن الم يبصر بقي في العمى والضلال ، نموذ بالله من ذلك . »

المسلمين المؤمنين ، فقد رأى ان يهدم فيهم سلطان التقليد برواية ما عرض له من شكوك ، وان ينقد الفرق ببراهين مستمدة من ايانهم . وهذا هو السبب ، على ١٠ نظن ، الذي قطع الصلة بين شك الغزالي ونقده ، وجعل من المنقذ سلسلة متناقضات . لقد كانت غايته استدراج قارئه المسلم الى تصوفه ، لا عرض تطوره الفكري عرضاً واقعياً اميناً .

ه – على ان الغزالي ، ان يبح بتصوفه ، ويدعُ اليه، فلاَ نه استطاع ان يلاغ بينه وبين مذهبه الرسمي . ولكن أما كان يرى ، في مذهبه السرّي ، بعض ما يرى الفلاسفة ، ويخالف مذهب السنة الرسمي ؟ هذا ما سنبحثه في غير هذا المكان ، ان يسّر الله .

#### مصادر الدراسة

ان ما استندنا اليه ؛ في درسنا الغزالي ؛ من مصادر عربية واعجمية للائحة تطول : لهذا آثرنا اثبات اهم تآليف الغزالي المطبوعة ، ملمين المامًا بموضوعها الاساسي . وانا ندم هذه التآليف اقسامًا اربعة :

#### ا \_ في الفقم

المستصفى في علم الاصول : كتاب في اصول الفقه ، وضعه الغزالي بعد عودته الى التدريس في نيسابور . وهذه الاصول هي : كتاب الله، والسنة ، واجماع المسلمين .

٣ - الوجيز في مذهب الامام الشافعي .

### ب \_ في الكلام

نثبت تحت هذا العنوان ما ألفه الغزالي عرضاً لعقيدة السنة ، او دفاعاً عنها ضد الباطنية والفلاسفة، لانا نعد كل ذلك - كما يعده الغزالي نفسه - متصلًا بعلم الكلام :

الاقتصاد في الاعتفاد : المطبعة الادبية ، مصر : كُتب قبل احيا .
 علوم الدين ، وهو بجث في ذات الله ، وصفاته ، وافعاله ، ورسله ، على طريقة المذهب الاشعري اجمالًا .

٣- إلجام الموام عن علم الكلام : ردّ على الحشوية ، على اعتقادها في

الله ما يتقدس عنه من الصورة واليد ، والقدم ، والجلوس على العرش ، وما يجري مجراه .

هيصل التفرقة بين الاسلام والرندقة : الكفر تكذيب الرسول .
 وان لتأويل القرآن قوانين ، يجب التقيد بها ، للسلامة من الكفر .

الفسطاس المستقم : احد كتب الغزالي الكثيرة في الرد على الباطنية .
 ويرى الغزالي ان معرفة المنطق كافية لتمييز الحق عن الباطل ، فالاستغنا .
 عن الامام المعصوم . والكتاب في جوهره عرض لقياسات منطقية .

مناصد الفلاسفة : كتاب ألفه الفرالي اثنا. تدريسه في بغداد ؟
 وقد عرض فيه فلسفة الفارابي وابن سينا > تهيدًا للرد عليها في كتاب التهافت : « أن الوقوف على فساد المذاهب > قبل الاحاطة بمداركها > كال > بل هو دمي في العالية والضلال . فرأيت أن أقدم على بيان تهافتهم كلامًا وجيزًا > مشتملًا على حكاية مقاصدهم من علومهم المنطقية > والطبيعية > والالهية > من غير تمييز بين الحق منها والباطل.»

٣ - خافت الفلاسفة : المطبعة الكاثوليكية ، بيروت : هو اعنف حملة شنّها متكلم على الفاسفة . وقد حاول الفزالي اظهار ما في فلسفة الفارابي وابن سينا من كفر ومن بدع ، وما في نظرياتها من تناقض ، وفي ادلتها من وهن . وقد دار رده حول عشرين مسألة ، تناول فيها قدم العالم ، وطبيعة الله ، وروحانية النفس

ونعد هذا الكتاب تأليفاً كلاميًا ، لا تأليفاً فلسِفياً ، او قل نوعاً من الجدل المزمن بين الدين والفلسفة . ذاك ان الغرالي لا يهدم فلسفة معاومة – فلسفة الفارابي وابن سينا – ليبني فلسفة اخرى خاصة ، واغا يهدم الفلسفة جملة ، ويحط من قدرة العقل ، ليرفع من قدر الوحي ، ويعلي من شأن النبوة.وان الغزالي بعد حريص على الهدم واظهار التناقض، اكثر مما هو حريص على اظهار الحق او الاقتناع بالحجة .

وان ما اتى به الغزالي ، اثنا، جدله ، من براهين عقلية ، ونظريات فلسفية طريفة ، لاس اقتضاه الجدل ، وما نظن الغزالي – كما يبوح هو نفسه – معتقدًا كل ما يقول .

٧ - سيار العام : كتاب في المنطق ، اراد من وضعه تأليفاً في هذا الموضوع ، واطلاع القارئ على ما استعمله من اصطلاحات منطقية في كتاب التهافت .

#### ج \_ في النصوف :

1 – احياء علوم الدين : المطبعة العامرة ، مصر ، ١٣٢٦ هـ :

غرّة كتب الغزالي ، شرع في تأليفه اثنا. سياحاته الصوفية ، ولعله لم ينجزه في صيغته النهائية الا في اواخر عمره .

قال الغزالي بمهدًا لهذا الكتاب: « رأيت الاشتغال بتحرير هـذا الكتاب...احياء لعلوم الدين، وكشفأ عن مناهج الانمة المتقدمين،... وقد اسسته على اربعة ارباع، وهي ربع العبادات، وربع العادات، وربع المنجيات...

ويشتمل ربع العبادات على عشرة كتب : كتاب العلم ، وكتاب قواعد العقمائد ، وكتاب اسرار الطهارة ، وكتاب اسرار الصلاة ، وكتاب اسرار الحيام ، وكتاب اسرار الحج ، وكتاب الرار الحج ، وكتاب آداب تـلاوة القرآن ، وكتاب الاذكار والدعوات ، وكتاب ترتيب الاوراد في الاوقات .

واما ربع العادات فيشتمل على عشرة كتب: كتاب آداب الاكل، وكتاب آداب النكاح، وكتاب احكام الكسب، وكتاب الحلال والحرام، وكتاب آداب الصحبة والمعاشرة مع اصناف الحلق، وكتاب العزلة، وكتاب آداب السفر، وكتاب السماع والوجد، وكتاب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر، وكتاب آداب المعيشة واخلاق النبوة.

واما ربع المهلكات فيشتمل على عشرة كتب : كتاب شرح عجائب القلب ، وكتاب رياضة النفس ، وكتاب آفات الشهوتين ، شهوة البطن وشهوة الفرج ، وكتاب آفات اللسان ، وكتاب آفات الغضب والحقد والحسد ، وكتاب ذم الدنيا ، وكتاب ذم المال والبخل ، وكتاب ذم الجاه والرياء ، وكتاب ذم الكهر والعجب ، وكتاب ذم الخرور .

واما ربع المنجيات فيشتمل على عشرة كتب: كتاب التوبة ، وكتاب الفقر والزهد، وكتاب الخوف والرجاء ، وكتاب الفقر والزهد، وكتاب الحبة والشوق والانس والرضى ، وكتاب النية والصدق والاخلاص ، وكتاب المراقبة والمحاسبة ، وكتاب المتناب دكر الموت ».

وكأن هذا الكتاب دائرة معارف لما علَم الاسلام في المقائد والاخلاق ، وانه لاعمق كامة فاهت بها خلوات الغزالي .

٣ - كتاب الارسين في اصول الدين : كُتب بعد كتاب الاحياء ، وهو
 مثله اربعة ارباع ، وكأنه مختصر له .

٣ - كيمياء السعادة : بهذه الكيمياء يتحول القلب من الرذيلة الى الفضيلة ، على نحو ما جاء في كتاب «عجائب القلب» من ربع المهلكات.
 ٣ - الرسالة اللدنية : العلوم اما انسانية كالعلوم الشرعية والفلسفية ،

واما ربانية او لدنية، وهي ما تنال بالالهام الصوفي. والعلم اللدني يغنيك عن العلم الانساني .

و - رسالة الطبر: رسالة رمزية صوفية : اجتمعت انواع الطيور ، واختارت العنقا، لها ملكاً . ولما كانت العنقا، تسكن الغرب ، جدّت الطيور في طلبها ، حتى اذا مات اكثرها في الطريق ، وبلغ الباقون الغاية ، علموا انهم الها بارادة الملك قد اتوا اليه : « انتم بانفسكم جئتم ، ام نحن دعوناكم ؟ انتم اشتقتم ام نحن شوقناكم ؟ نحن اقلقناكم فحملناكم في البرواليحر . »

٦ - اجا الولد: رسالة يحث فيها الغزالي تلميذًا انهي علومه على ان
 يقرن العلم بالعمل . كتبها بعد احياء علوم الدين.

٧ - مبران العمل: مطبعة كردستان: قال الغزالي في مقدمتمه:
 « نبين ان الفتور عن طلب السعادة حماقة > ثم نبين ان لا طريق الى السعادة الا بالعلم والعمل > ثم نبين العلم وطريق تحصيله > ثم نبين العمل المسعد وطريقه . »

٨ - الدرة الفاخرة : وصف لما يجدث اللانسان بعد الموت .

٩ - جواهر القرآن : مطبعة كردستان ، مصر : فيه تقسيم للعلوم الدينمة .

### د \_ ني رجم عبار

المنفذ من الضلال: مطبعة الترقي بدمشق ؟ ١٩٣٩: يطلعنا الغزالي ؟ في هذا الكتاب ، على شكه ، ونجثه عن الحقيقة في علم الكلام ، والفرافية ، والفرفية ، وعلى ما جرى له خلال ذلك من حالات عقلية ونفسية ، وحوادث خارجية مهمة .



لقد اهملنا ، في مختاراتنا من الغزالي ، كتاب ضافت الفلاسفة ، كما اهملناه - او كدنا - في دراستمنا ، آملين العودة اليه في دراسة مستقلة .

وقد حاولنا اختيار نصوص بارزة ، تروي قصة حياة ، او تعبر عن رأي .

وقد رأينا ان نلائم بين الدراسة والمختارات ، فنشر نا ، في هذا الجز ، النصوص التالية:

١ — من المنقذ من الضلال : اهم نصوص الرسالة، موجزين ما اهملنا منها.

٢ -- من ميزان العمل : معنى المذهب - اعمل وان غير مؤمن !

٣ – من كتاب الاحيا. : نصًا في علم الكلام .

رسالة

المنقذ من الضلال

#### غاير الرسالة

سألتني ، أيها الاخ ، أن أبث إليك غاية العلوم وأسرارها ، وغائلة المداهب وأغوارها ، وأحكي لك ما قاسيته في استخلاص الحق من بين اضطراب الفرق ، مع تباين المسالك والطرق ، وما استجرأت عليه من الارتفاع عن حضيض التقليد إلى يفاع الاستبصاد ، وما استفدته أولا من علم الكلام، وما اجتويته ثانياً من طرق أهل التعليم القاصرين ، لدرك الحق ، على تقليد الامام ، وما ازدريته ثالثاً من طرق التفلسف ، وما ارتضيته آخرا من طريقة التصوف، وما انجبلي لي ، في تضاعيف تفتيشي عن أقاويل الحلق ، من لباب الحق ، وما صرفني عن نشر العلم ببغداد ، مع كثرة الطلبة ، وما دعاني الى معاودتي بنيسا بور ، بعد طول المدة ، فابتدرت لاجابتك الى مطلبك ، بعد الوقوف على صدق رغبتك . . .

#### انشك فى الامماد

اعلموا – أحسن الله تعالى ارشادكم ، وألان للحق قيادكم – ان اختلاف الخلق في المديان والملل ، ثم اختلاف الائمة في المذاهب ، على كثرة الفرق وتباين الطرق ، بجر عميق غرق فيه الاكثرون ، وما نجا منه الا الاقلون ، وكل فريق يزعم انه الناجي . . .

ولم ازل في عنفوان شبابي ، منذ راهقت البلوغ ، قبل بلوغ العشرين ، إلى الآن ، وقد أَناف السن على الخسين ، اقتحم لجة هذا البحر العميق ، وأخوض غمرته خوض الجسود ، لا خوض الجبان الحذور ، واتوغل في كل مظلمة ، وأنهجم على كل مشكلة ، وأتقحم كل ورطة ، واتفحص

عن عقيدة كل فرقة ؛ واستكشف اسرار مذهب كل طائفة . . .

وقد كان التعطش الى درك حقائق الامور دأبي وديدني من اول امري وريعان عمري ، غريزة وفطرة من الله وضعتا في جبلتي ، لا باختياري وحيلتي ، حتى الحلّت عني رابطة التقليد ، وانكسرت علي العقائد الموروثة ، على قرب عهد بسن الصبا ، اذ رأيت صيان النصارى لا يكون لهم نشو الا على التنصر ، وصبيان اليهود لا نشو المم الا يكون لهم الا على التسلام . وسمعت على التهود ، وصبيان المسلم . وسمعت على التهود ، وصبيان المسلم . وسمعت الحديث المروي عن رسول الله ، صلى عليه وسلم ، حيث قال : ﴿ كُلُ مُولُودٍ أَيُولَدُ على الفطرة في المولود أيه ويُنتَصِر انِه وَيُتجَسَانِه ، مولود أيولَدُ على الفطرة الاصلية ، وحقيقة المقائد العارضة بتقليد فتحرك باطني إلى حقيقة الفطرة الاصلية ، وحقيقة المقائد العارضة بتقليد الوالدين والاستاذين ، والتمييز بين هذه التقليدات ، واوائلها تلقينات ، وفي تميز الحق منها عن الباطل اختلافات .

#### ما الفن ?

فقلت في نفسي : أولًا ؟ إنما مطلوبي العلم ' مجقائق الا ور ، فلا بدً من طلب حقيقة العلم ما هي : فظهر لي أن العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ريب ، ولا يقارنه إمكان الغلط والوهم ، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك . بل الامان من الخطإ ينبغي ان يكون مقارناً الميقين مقارنة لو تحدَّى بإظهار بطلانه ، مثلًا ، من يقلب الحجر ذهباً ، والعصا ثعباناً ، لم يورّث ذلك شكاً و إنكاراً . فاني إذا علمت ان العشرة اكثر من الثلاثة ، فلو قال لي قائل : لا ، فاني إذا علمت ان العشرة ان أقلب هذه العصا ثعباناً ، وقلبها ، وشاهدت بل الثلاثة اكثر ، بدليل أني أقلب هذه العصا ثعباناً ، وقلبها ، وشاهدت منه ، لم أشك بسببه في معرفتي ، ولم يحصل لي منه إلا التعجب من كيفية قدرته عليه ، فأما ألشك فيا علمته ، فلا .

ثم علمت ان كل ما لا اعلمه على هذا الوجه، ولا أتيقّنه هذا النوع من اليقين ، فهو علم لا ثقة به ، ولا أمان معه . وكل علم لا أمان معه فليس بعلم يقيني .

#### الثك في الحس والعق

ثم فنشت عن علومي ، فوجدت نفسي عاطلًا من علم موصوف بهذه الصفة ، إلا في الحسيات والضروريات . فقلت : الآن بعد حصول اليأس ، لا مطمع في اقتباس المشكلات الا من الجليَّات ، وهي الحسيات والضروريات . ولا بدُّ من إحكامها أولًا لأتيقن أن ثقتي بالحسوسات ، وأماني من الغلط في الضروريات. . . هو أِمان محقَّق لا غدر فيه ولا غائلة له . فأقبلت بجدّ بليغ أتأمل في المحسوسات والضروريات ، وانظر هل عكنني أن اشبكك نفي فيها . فانتهى بي طول التشكيك الى أن لم تسمح نفسى بتسليم الامان في المحسوسات ايضاً ، واخذ يتسع الشك فيها ويقول : من اين الثقة بالمحسوسات ، وأقواها حاسة البصر ، وهي تنظر الى الظل فتراه واقفاً غير متحرك ، وتحكم بنفي الحركة ، ثمَّ بالتجربة والمشاهدة ، بعد ساعة ، تعرف انه متحرك وانه لم يتحرك دفعةً بغتةً ، بل على التدريج ذرةً ذرةً ،حتى لم تكن له حالة وقوف ? وتنظر الى الكوكب فتراه صفيرًا ، في مقدار دينار ، ثم الادلة الهندسية تدل على انه اكبر من الارض في المقدار ? هـــذا وامثاله من المحسوسات يحكم فيها حاكم الحس باحكامه ، ويكذّبه حاكم العقل ويخوّنــه تكذيباً لا سبيل الى مدافعته . فقلت : قد بطلت الثقة بالمحسوسات ايضًا . فلمله لا ثقة إلا بالمقليات التي هي من الاوليات، كقوانا: العشرة اكثر من الثلاثة ، والنفي والاثبات لا يجتمعان في الشي. الواحد ، والشي. الواحد لا يكون حادثًا قديمًا ، موجودًا معدومًا ، واجبًا محالًا . فقالت

المحسوسات : بمَ تأمن أن تكون ثقتك بالعقليات كثقتك بالمحسوسات، وقد كنتَ واثقًا بي ، فجا. حاكم العقل فكذَّبني ، ولولا حاكم العقل لكنت تستمرَ على تصديقي ? فلعل ورا. ادراك البقل حاكمًا آخر ، اذا نجلى ، كذب العقل في حكمه، كما تجلَّى عاكم العقل فكذب الحس في حكمه . وعدم تحلي ذلك الادراك لا يدل على استحالته . فتوقفت النفس في جواب ذلك قليلًا ، وايدت إشكالها بالمنام ، وقالت : أما تراك تعتقد في النوم امورًا،وتتخيل احوالًا، وتعتقد لها ثباتاً واستقرارًا، ولا تشك في تلك الحالة فيها ، ثم تستيقظ فتعلم انه لم يكن لجميع متخيلاتك ومعتقداتك اصل وطائل ? فَمَ تِأْمَنَ انْ يَكُونُ جَمِيعُ مَا تعتقده في يقظتك ، بحس او عقل ، هو حق بالاضافة الى حالتك التي انت فها ، لكن يمكن أن تطرأ عليك حالة تكون نسبتها الى يقظتك ، كنسبة يقظتك إلى منامك ، وتكون يقظتك نوماً بالاضافة البها ? ا فاذا وردت تلك الحالة ، تيقنت ان جميع ما توهمت بمقلك خيالات لا حاصل لها ، ولمل تلك الحالة ما يدَّعيه الصوفية أنها حالتهم ، أذ يزعمون انهم يشاهدون في احوالهم ، التي لهم ، اذ غاصوا في انفسهم وغابوا عن حواسهم ، احوالًا لا توافق هذه المعقولات.ولعل تلك الحالة هي الموت ، اذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :«الناس نيام فاذا ماتوا انتبهوا». فلمل الحياة الدنيا نوم بالاضافة الى الآخرة ، فاذا مات، ظهرت له الاشياء على خلاف ما يشاهده الآن ...

فلما خطرت لي هذه الخواطر ، وانقدحت في النفس ، حاوات لذاك علاجاً ، فلم يتيسر ، اذ لم يكن دفعه الا بالدليل ، ولم يكن نصب دليل الا من تركيب العلوم الاولية ، فاذا لم تكن مسلمة لم يكن ترتيب الدليل . فاعضل هذا الدا ، ودام قريباً من شهرين ، أنا فيها على مذهب السفسطة بجكم الحال ، لا بجكم النطق والمقال ، حتى على مذهب السفسطة بجكم الحال ، لا بجكم النطق والمقال ، حتى

شغى الله تعالى من ذلك المرض ، وعادت النفى الى الصحة والاعتدال ، ورجعت الضروريات العقلية مقبولة ، موثوقاً بها على أمن ويقين . ولم يكن ذلك بنظم دليل ، وترتيب كلام ، بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر . وذلك النور هو مفتاح اكثر المعارف . فمن ظن ان الكشف موقوف على الادلة المحرّرة ، فقد ضيق رحمة الله تعالى الواسعة ولما سئل رسول الله عليه السلام عن « الشرح » ومعناه ، في قوله تعالى : « فمن يرد الله ان يهديه يشرح صدره للاسلام . » فقال : « هو نور يقذفه الله تعالى في القلب . » فقيل : « وما علامته ? » فقال : « التجافي عن دار الخور ، والانابة الى دار الحلود . » وهو الذي قال عليه السلام فيه : النور ينبغي ان يطلب الكشف وذلك النور ينبغي من نوره . » فن ذلك النور ينبغي ان يطلب الكشف وذلك النور ينبغي من الجود الالهي ، النور ينبغي من الجود الالهي بعض الاحايين ، ويجب الترصد له ، كما قال عليه السلام : « ان لبخ بعض الاحايين ، ويجب الترصد له ، كما قال عليه السلام : « ان لبخ بعض الاحايين ، ويجب الترصد له ، كما قال عليه السلام : « ان لبخ بعض الاحايين ، ويجب الترصد له ، كما قال عليه السلام : « ان

والمقصود من هذه الحكايات ان يُعمل كمال الجد في الطلب ، حتى ينتهى الى طلب ما لا يطلب ، فان الاوليات ليست مطلوبة ، فانها حاضرة ، والحاضر اذا طلب فقد واختفى...

## اصناف الطالبين

ولما شفاني الله تعالى من هذا المرض بفضه وسعة جوده ، انحصرت أصناف الطالبين عندي في أربع فرق :

المتكلمون : وهم يدّعون أنهم أهل الرأي والنظر .

الباطنية : وهم يزغمون أنهم أصحاب التعليم ، والمخصوصون بالاقتباس
 من الإمام المعصوم .

الفلاسفة : وهم يزعون أنهم أهل المنطق والبرهان .

الصوفية : وهم يدَّعون أنهم خواص الحضرة وأهل المشاهدة والمكاشفة .

فقات في نفسي : الحق لا يَعدو هذه الأصناف الأربعة ، فهؤلا، هم السال كون سُبُلَ طلب الحق ، فإن شذَّ الحق عنهم ، فلا يبقى في دَرك الحق مطمع ، إذ لا مطمع في الرجوع إلى التقليد بعد مفارقته ، إذ من شرط المقلِد أن لا يعلم أنه مقلِد ، فإذا علم ذلك انكسرت زجاجة تقليده ، وهو شَفْبُ لا يُواب ، وشعتُ لا يُهم بالتلفيق والتأليف ، إلا أن مذاب بالنار ، ويستأنف له صنعة أخرى مستجدة

فابتدرت لسلوك هذه الطرق ، واستقصاء ما عند هذه الفِرق ، مبتدئاً بعلم الكلام ، ومُثَنِّياً بطريق الفلسفة ، ومثلثاً بتعليم الباطنية ، ومربَعاً بطريق الصوفية :

# ۱ \_ علم الكلام : مفصوده وحاصل

ثم إني ابتدأت بعام الكلام ، فحصّلته وعقلته ، وطالعت كتب المحققين منهم ، وصنّفت فيه ما أردت أن أصنف ، فصادفته علماً وافياً بقصوده ، غير وافر بمقصودي . وإنما مقصوده حفظ عقيدة أهل السنة ، وحراستها عن تشويش أهل البدعة . فقد ألقى الله تعالى الى عباده ، على لسان رسوله ، عقيدة هي الحق ، على ما فيه صلاح دينهم ودنياهم ، كما نطق بممرفته القرآن والاخبار . ثم ألقى الشيطان في وساوس المبتدعة امررًا مخالفة للسنة ، فلهجوا بها وكادوا يشوشون عقيدة الحق على اهلها . فأنشأ الله تعالى طائفة المتكلمين ، وحرّك دواعيهم لنصرة السّنة . . . فأنشأ الله تعالى طائفة المتكلمين ، وحرّك دواعيهم لنصرة السّنة . . . ولكنهم اعتمدوا في ذلك على مقدمات تسلموها من خصومهم واضطرّهم إلى تسليمها : إما التقليد ، أو إجماع الأمة ، او محرّد القبول من القرآن والأخبار . وكان اكثر خوضهم في استخراج مناقضات الحصوم ، ومؤاخذتهم والأخبار . وكان اكثر خوضهم في استخراج مناقضات الحصوم ، ومؤاخذتهم

بلوازم مسلماتهم.وهذا قليل النفع فيحق من لا يُسلَم سوى الضروريات شيئاً اصلًا . . فلم يكن الكلام في حقي كافياً ، ولا لدائي الذي كنت اشكوه شافياً . . .

#### ۲ \_ الفليقة

ثم إني ابتدأت ، بعد الفراغ من علم الكلام ، بعلم الفلسفة . وعلمت يقينا انه لا يقف على فساد نوع من العلوم من لا يقف على منتهى ذلك العلم ، حتى يساوي اعلمهم في اصل ذلك العلم من غور وغائلة . . . فيحاوز درجته ، فيطلع على ما لم يطلع عليه صاحب العلم من غور وغائلة . . . فشترت عن ساق الجد ، في تحصيل ذلك العلم من الكتب ، بجرد المطالعة من غير استعانة بأستاذ ، وأقبلت على ذلك في اوقات فراغي من التصيف والتدريس في العلوم الشرعية ، وأنا ممنو بالتدريس والإفادة اللاثمنة نفس من الطلبة ببغداد . فأطلعني الله سبحانه وتعالى ، بمجرد المطالعة في هذه الأوقات المختلسة ، على منتهى علومهم في اقل من سنتين . المطالعة في هذه الأوقات المختلسة ، على منتهى علومهم في اقل من سنتين . وأتفقد غوائله وأغواره ، حتى اطلعت على ما فيه من خداع وتلبيس ، وتحقيق وتخييل ، اطلاعاً لم اشك فيه .

فاسمع الآن حكايته وحكاية حاصل علومهم، فإني رأيتهم اصنافاً، ورأيت علومهم اقساماً ؛ وهم على كثرة اصنافهم يازمهم وصمة الكفر والإلحاد ، وإن كان بين القدما. منهم والاقدمين ، وبين الأواخر منهم والأوائل ، تفاوت عظيم في البعد عن الحق والقرب منه .

ثم يقسم الغزالي الفلاسفة ثلاثة اقسام: دهريين جحدوا الله ، وطبيعيين آمنوا بالله الكروا خلود النفس واليوم الاخر ، والهيين — كسقراط وافلاطون والسطو عند اليونان ، وكابن سينا والفارابي من متفلسفة الاسلام – قد آمنوا بالله والاخرة ، الما كفروا بعقائد واتوا ببدع .

الدهريون والطبيعيون زنادقة ، لا يرى الغزالي الى جدالهم حاجة. اما الآلحيون فغلسفتهم اقسام ستة : رياضية ، ومنطقية ، وسياسية ، وخلفية ، وطبيعية ، والهية . الرياضيات والمنطق والسياسة والاخلاق علوم صحيحة . الطبيعيات خالفت الدين في مسائل مينة .

## اما الالهيات

اما الالهيات ففيها اكثر اغاليطهم ، فما قدروا على الوفا ، بابراهين على ما شرطوه في المنطق ، ولذلك كثر الاختلاف بينهم فيها ، ولقد قرب مذهب ارسطاطاليس فيها من مذهب الاسلاميين ، على ما نقله الفارابي وابن سينا ، ولكن مجموع ما غلطوا فيه يرجع الى عشرين اصلا ، يجب تحفيرهم في ثلاثة منها، وتبديعهم في سبعة عشر ، ولابطال مذهبهم في هذه المسائل العشرين ، صنفنا كتاب التهافت .

اما المسائل الثلاث، فقد خالفوا فيها كافة المسلمين، وذلك في قولهم:

ا — ان الاجساد لا تحشر ، وأنما المثاب والمعاقب هي الأرواح المجردة ، والمثوبات والعقوبات روحانية ، لا جدانية ، ولقد صدقوا في اثبات الروحانية ، فانها كاننة ايضاً ، ولكن كذبوا في انكار الجسمانية ، وكفروا بالشريعة في ما نطقوا فيه .

٢ - ومن ذلك تولهم : ان الله تعالى يعام الكليات ، دون الجزئيات . وهذا ايضاً كفر صريح ، بل الحق انه «لا يعزب عنه مثقال ذرة في المباوات ولا في الارض . »

حومن ذاك قولهم بقدم العالم وازليته > فلم يذهب احد من المسلمين الى شيء من هذه المسائل

واما ورا. ذلك من نفيهم الصفات ، وقولهم انه عليم بالذات ، لا بعلم زائد ، وما يجري مجراه ، فمذهبهم فيها قريب من مذهب المعتزلة ، ولا يجب تكفير المعتزلة بمثل ذلك .

# ٣ \_ مذهب العليم وعائلته

ثم إني لما فرعت من علم الفلسفة وتحصيله وتفهمه وتزييف ما يزيف منه ؟ علمت ان ذلك ايضاً غير وافي بكمال الغرض ؟ وان العقل ليس مستقلًا بالإحاطة بجميع المطالب ، ولا كاشفا للغطاء عن جميع الممضلات. وكان قد نبغت نابغة التعليمية ؟ وشاع بين الحلق تحدُّثهُم بمرفة معنى الأمور من جهة الإمام المعصوم القائم بالحق ، عن لي ان ابحث عن مقالاتهم ، لأطلع على ما في كتبهم . ثم اتفق ان ورد علي أمر جازم من حضرة الحلافة ، بتصنيف كتاب يكشف عن حقيقة مذهبهم ، فلم يسعني مدافعته ، وصار ذلك مستحثاً من خارج ، ضميعة للباعث الأصلي من الباطن . فابتدأت بطلب كتبهم وجمع مقالاتهم . . .

ودءواهم انه : « لا يصلح كل معلم ، بل لا بُد من معلم معصوم .» وظهرت حجتهم في إظهار الحاجة الى التعليم والمعلم ، وضعف قول المنكرين في مقابلته ، فاغتر بذلك جماعة وظنوا ان ذلك من قوة مذهبهم وضعف مذهب المخالفين لهم ، ولم يفهموا ان ذلك لضعف ناصر الحق وجهله بطريقه ، بل الصواب الاعتراف بالحاجة الى المعلم ، وانه لا بُد وان يكون المعلم معصوماً ، ولكن معلمنا المعصوم هو محمد عليه السلام . فإذا قالوا : « هو مَيْتُ » فنقول : « فعلم كم غائب . » فاذا قالوا : «معلمنا قد علم الدعاة وبتهم في البلاد ، وهو ينتظر مراجعتهم ان اختلفوا او الشكل عليهم مشكل . » فنقول : « ومعلمنا قد علم الدعاة وبتهم في البلاد وأكمل التعليم الدعاة وبتهم في البلاد وأكمل التعليم أن نعتق (۱ » . وبعد كمال التعليم لا يضر موت المعلم كما لا يضر غيبته ،

١) «سورة المائدة» ، الآية يا

ثم يتطرق الغزالي الى تفاصيل فيرى ان الحلاف بين الناس يرفع بواسطة المنطق ، الذي استخرجه من القرآن في كتابه القسطاس المستقيم ، كما يرى ان امام الباطنية لم يرفع ذلك الحلاف ، بل كان الحلاف الذي احدثه على رأس الاثمة المصومين سببًا لسفك الدماء وتخريب البلاد .

## ٤ ــ الصوفيرُ

ثم إني لما فرغت من هذه العلوم ، أقبلتُ بهئتي على طريق الصوفية، وعلمت ان طريقتهم إنما تتم بعلم وعمل ، وكان حاصل عملهم قطع عقبات النفس ، والتنز عن اخلاقها المذمومة وصفاتها الحبيثة ، حتى يتوصل الى تخلية القلب عن غير الله تعالى ، وتخليته بذكر الله .

وكان العلم أيسر علي من العمل . فابتدأت بتحصيل علمهم من مطالعة كتبهم ، مثل : « فوت القلوب » لأبي طالب المستمي » ، وكتب « الحارث المحاسي » ، والمتفرقات المأثورة عن « الجنيد » و « الشِبلي » و « ابي يزيد البسطامي » ، وغير ذلك من كلام مشايخهم ، حتى اطلعت على كنه مقاصدهم العلمية ، وحصّلت ما يمكن ان يُحصَّل من طريقهم بالتعلم والدماع . فظهر لي ان اخص خواصهم ما لا يمكن الوصول إليه بالتعلم ، بل بالذوق والحال وتبدّل الصفات . . .

وكان قد حصل معي—من العلوم التي مارستها والمسالك التي سلكتها، في التفتيش عن صنفي العلوم الشرعية والعقلية — إيمان يقيني بالله تعالى ، وبالنّبوّة ، وباليوم الآخر، فهذه الأصول الثلاثة من الإيمان كانت رسيخت في نفسي ، لا بدليل معين محرَّد، بل بأسباب وقرائن وتجاريب لا تدخل تحت الحصر تفاصيلها .

وكان قد ظهر عندي انه لا مطمع في سعادة الآخرة الا بالتقوى ، وكف النفس عن الهوى ، وأن رأس ذلك كله قطعُ علاقة القلب عن الدنيا بالتجافي عن دار الغرور ، والانابة الى دار الحلود، والاقبال بكُنْه

الهمة على الله تعالى . وان ذلك لا يتم الا بالاعراض عن الجاه والمال . والهرب من الشواغل والملائق .

ثم لاحظت احوالي ، فاذا انا منفس في العلائق ، وقد احدقت بي من الجوانب. ولاحظت اعمالي، واحسنها التدريس والتعليم ، فاذا انا فيها مقبل على علوم غير مهمة ، ولا نافعة في طريق الآخرة .

ثم تفكرت في نيتي في التدريس ، فاذا هي غير خالصة لوجه الله تعالى، بل باعثها ومحركها طلب الجاه ، وانتشار الصيت . فتيقنت اني على شغا جرف هار ، واني قد أشفيت على النار ، ان لم اشتغل بتلافي الاحوال.

فلم ازل اتفكر فيه مدة ، وانا بعد على مقام الاختيار ، أصم العزم على الحروج من بغداد ، ومفارقة تلك الاحوال يوماً ، وأحل العزم يوماً واقدم فيه رجلًا ، واؤخر عنه اخرى . لا تصدق لي رغسة في طلب الآخرة بكرة الا وتحمل عليها جند الشهوة حملة فتفترها عشية . فصارت شهوات الدنيا تجاذبني بسلاسلها الى المقام ، ومنادي الايمان ينادي : الرحيل! الرحيل! فلم يبق من العمر الا القليل ، وبين يديك السفر الطويل ، وجميع ما انت فيه من العلم والعمل ريا. وتخييل! فان لم الطويل ، وجميع ما انت فيه من العلم والعمل ريا. وتخييل! فان لم تستعد الآن للآخرة ، فتى تستعد 9 وان لم تقطع الآن هذه الفلائق ، فتى تقطع فعند ذلك تنبعث الداعية ، وينجزم العزم على الهرب والفراد ،

ثم يعود الشيطان، ويقول : « هذه حال عارضة ، اياك ان تطاوعها ، فانها سريعة الزوال . فان اذعنت لها ، وتركت هذا الحاه العريض ، والشان المنظوم الحالي عن التكدير والتنغيص ، والامن المسلم الصافي عن منازعة الحصوم ، ربما التفتت اليه نفسك، ولا يتيسر لك المعاودة. » لا

١) ان هذا النزاع النفسي ، الذي هز الغزالي في اعماقه ، لشبيه بحسا حدث للقديس اغسطينوس ، عندما دعاه الله اليه . واليك مقطماً من « الاعترافات » يصور لك تلك الماصنة الداخلة :

فلم اذل اتردد بين تجاذب شهوات الدنيا ، ودواعي الآخرة ، قريبا من ستة اشهر ، اولها رجب سنة ثمان وثمانين واربعمثة . وفي هذا الشهر ، جاوز الامر حد الاختيار الى الاضطرار ، اذ أقفل الله على لساني حتى اعتقل عن التدريس ، فكنت اجاهد نفسي ان ادرس يوماً واحدًا ، تطييباً لقاوب المختلفة الي ، فكنت لا ينطلق لساني بكلمة ، ولا استطيعا البتّة ، حتى اورثت هذه العقلة في اللسان حزناً في القلب ، بطلت معه قوة المضم ، ومراءة الطعام والشراب ، فكان لا ينساغ لي ثريد ، ولا تنهضم لقمة . وتعدى الى ضعف القوى ، حتى قطع الاطباء طمعهم من العلاج ، وقالوا : هذا امر نول بالقلب ، ومنه سرى الى المزاج ، فلا سبيل اليه بالعلاج ، الا بان يتروح السر عن الهم الملم .

ثم لما احسست بعجزي ، وسقط بالكلية اختياري ، التجأت الى الله تعالى التجاء المضطر الذي لا حيلة له ، فاجابني الذي هجيب المضطر اذا دعاه و المال والاولاد والاصحاب و اظهرت عزم الحروج الى مكة ، وانا ادبر في نفسي سفر الشام ، حذرًا ان يطلع الخليفة وجملة الاصحاب على عزمي في المقام بالشام ، فتلطفت بلطائف الحيل في الحروج من بنداد ، على عزم ان لا اعاودها ابدًا . واستهدفت لاغة اهل العراق كافة ، اذ لم يكن فيهم من يجوز ان يكون الاعراض عما كنت فيه سنباً دينياً ، اذ ظنوا ان ذلك هو المنصب الاعلى في الدين ، وكان ذلك مبلغهم من العلم ،

<sup>«</sup> في قلقي القاسي كنت اوبخ نفسي أكثر من العادة ، والقلب متسرعًا في قيودي لاكمل قطعا . . . كنت مفيدًا بتوافه سافلة ، باباطيل مخجلة ، بصديقات الامس اللواتي كن كاض يجذبني بأياب الجسد، وجسس في اذني: النتركنا? ولن نسكن معك الى الابد! وسيحرم عليك كذا وكذا الى الابد! وماكانت ، النهي، هذه الاشياء التي يوقظن صورها في ? امحُها برأفتك من ذكريات عبدك! يا لها من فظائم مخجلة! » .

ثم ارتبك الناس في الاستنباطات ، وظن من بعد عن العراق ان ذلك كان لاستشعار من جهة الولاة . واما من قرب من الولاة ، وكان يشاهد الحاحهم في التعلق بي ، والانكباب علي ، واعراضي عنهم ، وعن الالتفات الى قولهم ، فيقولون : هذا امر ساوي ، وليس له بسبب الا عين اصابت اهل الاسلام ، وزمرة العلم !

ففارقت بغداد ، وفرقت ما كان معي من المال ، ولم أدّخر إلّا قدر الكفاف ، وقوت الاطفال ، ترتُخصاً بأن مال العراق مُرْصد للمصالح ، لكونه وقفاً على المسلمين ، فلم ار في العالم مالًا يأخذه العمالم لهياله اصلح منه .

ثم دخلت الشام ، وأقت به قريباً من سنتين لا شغل لي إلّا العزلة والحلوة ، والرياضة والمجاهدة ، اشتغالًا بتزكية النفس ، وتهذيب الأخلاق ، وتصفية القلب لذكر الله تعالى ، كما كنت حصّلته من علم الصوفية . فكنت اعتكف مدة في مسجد دمشق ، أصعد منارة المسجد طول النهار ، وأغلق بابها على نفسى .

ثم رحلت منها الى بيت المقدس ، أَدخل كل يوم الصخرة ، وأُغلق بابها على نفسي .

ثم نحركت في داعية فريضة الحج ، والاستبداد من بركات مكة والمدينة ، وزيارة رسول الله تعالى عليه السلام ، بعد الفراغ من زيارة الحليل صلوات الله عليه ، فسرت الى الحجاز

ثم جذبتني الهمم ، ودعوات الأطفال الى الوطن ، فعاودته بعد أن كنت أبعد الحلق عن الرجوع اليه ، فآثرت العزلة بـــه ايضاً حرصاً على الحلوة ، وتصفية القلب للذكر .

وكانت حوادث الزمان ، ومهات العيال ، وضرورات المعاش ، تغيّر

٥) في ط: الملم

في ً وجه المراد ، وتشوّش صفوة الحالوة ، وكان لا يصفو لي الحال ألّا في اوقات متفرقة . لكني مع ذلك لا اقطع طبعي منها ، فتدفعني عنها العوائق ، وأعود إليها .

ودمت على ذلك مقدار عشر سنين . وانكشف لي في اثنا . هذه الحلوات أمور لا يمكن احصاؤها واستقصاؤها . والقدر الذي اذكره ليتفع به : أني علمت بقيناً ان الصوفية هم السالكون لطريق الله تعالى خاصة ، وان سيرتهم احسن السير ، وطريقهم اصوب الطرق، واخلاقهم ازكى الاخلاق بل نو 'جمع عقل العقلا، ، وحكمة الحكا، ، وعلم الواقفين على اسرار الشرع من العلما، ليفيروا شيئاً من سيرهم واخلاقهم، ويبدلوه بما هو خير منه ، لم يجدوا اليه سيرلا . فان جميع حركاتهم وسكناتهم ، في ظاهرهم وباطنهم ، مقتبسة من نور مشكاة النبوة ، وليس ورا، نور النبوة على وجه الارض نور يستضا ، به .

وبالجلة ، فهاذا يقول القدائلون في طريقة ، طهارتها – وهي اول شروطها – تطهير القلب بالكلية عما سوى الله تعالى ، ومفتاحها الجاري منها مجرى التحريم من الصلاة ، استغراق القلب بالكلية بذكر الله ، وآخرها الفنا، بالكلية في الله ? وهذا آخرها بالإضافة الى ما يكاد يدخل تحت الاختيار والكسب من أوائلها . وهي على التحقيق أول الطريقة ، وما قبل ذلك كالدهليز المسالك اليه .

ومن اول الطريقة تنتدئ المكاشفات والمشاهدات، حتى انهم في يقظتهم يشاهدون الملائكة ، وارواح الانبيا. ، ويسمعون منهم اصواتاً ويقتبسون منهم فرائد . ثم يترقى الحال من مشاهدة الصور والامثال ، الى درجات يضيق عنها نطاق النطق ، فلا يحاول معبّد ان يعبر عنها الله اشتمل لفظه على خطا صربح لا يمكنه الاحتراز عنه .

وعلى الجلة ، ينتهي الامر الى قرب ، يكاد يتخيل منه طائف

الحلول ، وطائفة الاتحاد ، وطائفة الوصول ، وكل ذلك خطأ. وقد بيَّنًا وجه الحطإ فيه في كتاب « المقصد الأسنى » ، بل الذي لابسَتْهُ تلك الحالة لا ينبغي ان يزيد على ان يقول :

وكانَ مَا كَانَ مِمَّا لَسْتُ أَذْ كُرُهُ فَطْنَ خَيْرًا وَلَا تَسَأَلُ عَنْ اَلَحَبُرِا (ا ويتطرق الغزالي الى البحث في النبوة ، فاذا هي معرفة تجوز طور العقل ، جا عُرف الطب والنجوم ، وجا نداوى القلوب ، النوم لها اغوذج والتصوف طريق . اما فتور بعض الحلق - كالفلاسفة وغلاة المتصوفة وغيرهم - في الايمان بالنبوة فيعود الى مزاعم ليس ايسر من افضاحها .

# رجوع الی نثر العلم

ثم إني لما واظبت على العُزلة والحُلُوة قريباً من عشر سنين ، وبان لي في اثنا. ذلك على الضرورة ، من أسباب لا أحصيها ، مرة بالذوق، ومرة بالعلم الهرهاني ، ومرة بالقبول الاياني : أن الإنسان خلق من بدن وقلب ، وأعني بالقلب حقيقة روحه التي هي محل معرفة الله ، دون اللحم والدم ، الذي يشارك فيه الميت والبهيمة ، وان البدن له صححة بها سعادته ، ومرض فيه هلاكه . وان القلب كذلك له صحة وسلامة ، ولا ينجو « إلّا من اتى الله بقلب سليم » ، وله مرض فيه هلاكه الابدي الاخروي ، كما قال تعالى : « في قلوبهم مرض » . وأن الجهل بالله سم ملك ، وان معصية الله ، عتابعة الهوى ، داؤه الممرض ، وأن الجهل بالله سم ملك ، وان معصية الله ، عتابعة الهوى ، داؤه الممرض ، وان معرفة الله تعالى ترياقه الحيي ، وطاعته بمخالفة الهوى دواؤه الشافي ، وانده لا سبيل الى معالجته ، بازالة مرضه وكسب صحته ، الا بادوية ، كما لا سبيل الى معالجة البدن إلا بذلك ، وكما ان ادوية البدن تؤثر في كسب سبيل الى معالجة البدن إلا بذلك ، وكما ان ادوية البدن تؤثر في كسب الصحة بخاصية فيها لا يدركها العقلاء ببضاعة العقل ، بل مجب فيها الصحة بخاصية فيها لا يدركها العقلاء ببضاعة العقل ، بل مجب فيها

هذا البيت لابن المهتر .

تقليد الاطباء الذين اخذوها من الانبياء ، الدين اطلاوا بخاصية النبوة على خواص الاشياء ، فكذلك بان لي ، على الضرورة ، ان ادوية العبادات مجدودها ، ومقاديرها المحدودة المقددة من جهة الانبياء ، لا يجب فيها تقليد الانبياء للذين ادركوا تلك الخواص بنور النبوة ، لا بيضاعة العقل...

فالانبيا. اطبا. امراض القلوب ، واغا فائدة العقبل وتصرفه ان عرفنا ذلك ، ويشهد النبوة بالتصديق ، ولنفسه بالعجز عن درك ما يدوك بعين النبوة ، واخذ بايدينا ، وسلّمنا اليها تسايم العيان الى القائدين ، وتسليم المرضى المتحيّرين الى الاطبا. المشفقين . والى ههنا مجرى العقل ومخطاه ، وهو معزول عما بعد ذلك ، الا عن تفهم ما يلقيه الطبب الله .

فهذه امور عرفناها بالضرورة الجارية محرى المشاهدة ، في مــــدة الحلوة والعزلة .

ثم رأينا فتور الاعتقادات في اصل النبوة ، ثم في حقيقة النبوة ، ثم في العلى ، فنظرت في العمل بما شرحته النبوة ، وتحققنا شيوع ذلك بين الحلق ، فنظرت الى اسباب فتور الحلق ، وضعف المانهم ، فاذا هي اربعة :

- ١ سبب من الخائضين في علم الفلسفة .
- ٢ وسبب من الخائضين في طريق التصوف.
  - ٣ وسبب من المنتسبين الى دعوى التعليم .
- ٤ وسبب من معاملة الموسومين بالعلم فيا بين الناس.

فاني تتبَّعتُ مدةً آحاد الخلق ، اسأل من يقصِر منهم في متابعة الشرع ، واسأله عن شبهته وابجث عن عقيدته وسرة ، وقلت له ، «ما لك تقصِر فيها ? فان كنت تؤمن بالآخرة ولست تستعدُّ لها وتبيعها بالدنيا ، فهذه حماقة ! فانك لا تبيع الاثنين بواحد ، فكيف تبيع ما

لا نهاية له بايام معدودة 9 وان كنت لا توممن ، فأنت كافر ا فد بر نفسك في طلب الايمان ، وانظر ما سبب كفرك الحفي الدي هو مذهبك باطنا ، وهو سبب بُجرأتك ظاهرًا ، وان كنت لا تُتصرح به تجملًا بالايمان وتشر أنا بذكر الشرع ا » .

فقائل يقول : « هذا امر لو وجبت المحافظة عليه ، لكان العلما. أجدر بذلك ، وفلان من المشاهير بين الفضلا. لا يصلي، وفلان يشرب الحر ، وفلان يأكل الموال الاوقاف والموال اليتامي ، وفلان يأكل ادرار السلطان ولا يجترز عن الحرام ، وفلان يأخذ الرشوة على القضاء والشهادة ! » وهلم جرا الى المثاله . . .

وقائل ثاني : يدَّمي علم النصوف ، ويزعم انه قد بلغ مبلغاً تركَّى عن الحاجة الى العبادة !

وقائل ثالث : يتملّل بشبهة أخرى من شبهات اهل الاباحة ! وهؤلاء هم الذين ضلوا عن التصوف .

وقائل رابع : لقي اهل التعليم فيقول : « الحقُّ مشكل ، والطريق اليه متعترُ ، والاختلاف فيه كثير ، وليس بعض المذاهب اولى من بعض ، وأدلة العقول متعارضة ، فلا ثقة برأي أهل الرأي ، والداعي الى التعليم متحكِم لا حجة له ، فكيف ادعُ اليقين بالشك ؟ »

وقائل خامس يقول: لست افعل هذا تقليدًا ، ولكني قرأت علم الفلسفة ، وأدركت حقيقة النبوة ، وإن حاصلها يرجع الى الحكمة والمصلحة ، وأن المقصود من تعبُّداتها : ضبط عوام الحُلق وتقييدهم عن التقاتل والتنازع والاسترسال في الشهوات ، فما أنا من العوام الحجال حتى ادخل في حجر التكليف ، وإغما أنا من الحكما، أتبع الحكمة وأنا بصير بها ، مستغن فيها عن التقليد! »

هذا منتهى ايمان من قرأ مذهب فلسفة الالهيين منهم ، وتعلم ذلك من كتب ابن سينا وابي نصر الفارابي .

## وهؤلاً. هم المتجتلون بالإسلام .

وربا ترى الواحد منهم بقرأ القرآن ، ويحضر الجماعات والصلوات ، ويعظم الشريعة بلسانه ، ولكنه مع ذلك لا يترك شرب الحر ، وانواعاً من الفسق والفجور ! واذا قبل له : « ان كانت النبوة غير صحيحة ، فلِم تصلي ؟ » فربا يقول : « لرياضة الجسد ، ولعادة اهل البلد ، وحفظ المال والولد ! » وربا قال : « الشريعة صحيحة ، والنبوة حق ا » فيقال : « فلم تشرب الحر ? » فيقول : « الما نهي عن الحر لانها تورث العداوة والبغضا ، وانا مجمكمتي محترز عن ذلك ، واني اقصد به تشحيد خاطري » حتى ان ابن سينا ذكر في وصية له كتب فيها : انه عاهد الله تعالى على كذا وكذا ، وان يعظم الاوضاع الشرعية ، ولا يقصّر في العبادات كذا وكذا ، وان منهى حالته في الدينية ، ولا يشرب الحر لغوض التشافي . فأدا الايان ، والتزام العبادات ، ان استشى شرب الحر لغوض التشافي . فأدا ايمان من يدعي الايمان منهم ، وقد انخدع بهم جماعة ،

فهدا آيمان من يدعي الآيمان منهم ، وقد اتحدع بهم جماعت ، وزادهم انخداعهم ضعف اعتراض المعترضين عليهم ، اذ اعترضوا بمجاحدة علم الهندسة والمنطق ، وغير ذلك بما هو ضروري لهم ، على ما بيّنًا علته من قبل .

فلما رأيت اصناف الحلق من ضعف ايمانهم الى هذا الحد بهدفه الاسباب ، ورأيت نفسي ملبّة بكشف هذه الشبهة ، حتى كان افضاح هؤلا. أيسر عندي من شربة ما. ، لكثرة خوضي في علومهم وطرقهم ، اعني طرق الصوفية والفلاسفة والتعليمية والمتوسمين من العلما. ، انقدح في نفسي ان ذلك متعيّن في هذا الوقت محتوم ، فاذا تغنيك الحلوة والعزلة ، وقد عمّ الدا. ، ومرض الاطبا. ، واشرف الحلق على الملاك ؟

ثم قلت في نفسي : متى تشتغل انت بكشف هذه الفهة ، ولو اشتغلت بدعوة الحلق، عن طرقهم الى الحق، لهاداك اهل الزمان باجمهم و وانى تقاومهم ، فكيف تعايشهم ، ولا يتم ذلك الا بزمان مساعد ، وسلطان متدين قاهر ?

فترخصت بيني وبين الله تعالى بالاستمرار على العزلة ، وتعللًا بالعجز عن اظهار الحق بالحجة . فقدر الله تعالى ان حرك داعية سلطان الوقت من نفسه ، لا بتحريك من خارج ، فامر امر الزام بالنهوض الى نيسابور ، لتدارك هذه الفترة ، وبلغ الالزام حدًّا كان ينتهي ، لو اصررت على الحلاف ، الى حد الوحشة . فخطر لي ان سبب الرخصة قد ضمف ، فلا ينبغي ان يكون باعثك على ملازمة العزلة الكسل والاستراحة ، وطلب عز النفس وصونها عن اذى الحلق . . .

فشاورت في ذلك جماعة من ارباب القلوب والمشاهدات ، فاتفقوا على الاشارة بترك العزلة ، والحروج من الزاوية . وانضاف الى ذلك منامات من الصاطبن كثيرة متواترة ، تشهد بان هذه الحركة مبدأ خير ورشد ، قدَّرها الله سبحانه على رأس هذه المئة ، وقد وعد الله سبحانه باحيا، دينه على رأس كل مئة . فاستحكم الرجا، وغلب حسن الظن بسبب هذه الشهادات ، ويسر الله تعالى الحركة الى نيسابور ، للةيام بهذا المهم في ذي القعدة سنة تسعر وتسعين واربعئة . وكان الحروج من بغداد سنة ثان وغانين واربعئة . . . .

وانا اعلم اني ، وان رجعت الى نشر العام، فما رجعت! فان الرجوع عود الى ما كان ، وكنت في ذلك الزمان انشر العلم الذي به يكسب الجاه ، وادعو اليه بتولي وعملي ، وكان ذلك قصدي ونيتي . واما الآن، فادعو الى العلم الذي به يُترك الحاه ، ويمرف به سقوط رتبة الجاه ، هذا هو الآن نيتي وقصدي وأمنيتي ، يعلم الله ذلك مني . وانا ابغي ان

أصلح نفسي وغسيري ، ولست ادري أأصل الى مرادي ام أخترم دون غرضي ، ولكني اومن ايمان يقين و شاهدة انه لا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم ، واني لم انحرك لكنه حركني ، واني لم اعمل ، لكنه استعملني ، فاسأله ان يصلحني اولًا ، ثم يصلح بي، ويهديني ، ثم يهدي بي ، وان يريني الحق حقًا ، ويرزقني اتباعه ، ويريني الساطل باطلًا ، ويرزقني اجتنابه .

ثم يحاول الغزالي اثبات النبوة ، والرد على خصومها ، وينهي الرسالة بوصف العالم المقيقى :

## الهالم الحفيفي

ان العالم الحقيقي لا يقارف معصية الا على سبيسل الهفوة ، ولا يحون مصرًا على المعاصي اصلًا ، اذ العلم الحقيقي ما يعرّف ان المعصية سم مملك ، وان الآخرة خير من الدنيا . ومن عرف ذلك ، لا يبيع الحير عا هو ادنى .

وهذا العلم لا يحصل بانواع العلوم التي يشتغل بها اكثر الناس . فلذلك لا يزيدهم ذلك العلم الا بجرأة على معصية الله تعالى . واما العلم الحقيقي » فيزيد صاحبه خشية وخوفا ، وذلك يحول بينه وبين المعاصي الا الهفوات التي لا ينفك عنها البشر في الفترات ، وذلك لا يدل على ضعف الايمان ، فالمؤمن مفتن " تواب " ، وهو بعيد " عن الاصراد والاكماب . . .

ونسأل الله العظيم ، ان يجعلنا بمن آثره واجتباه ، وارشده الى الحق وهـداه ، والهمه ذكره حتى لا ينساه ، وعصمه عن شر نفسه حتى لم يوثر عليه سواه ، واستخلصه لنفسه حتى لا يعبد الّا ائياه .

#### انتهت الرسالة

## معنى المذهب

لهلك تقول: كلامك ، في هذا الكتاب ، انقسم الى ما يطابق مذهب الصوفية ، والى ما يطابق مذهب الاشعرية وبعض المتكلمين ، ولا يفهم الكلام الا على مذهب واحد ، فما الحق من هذه المذاهب ؟ فان كان الكل حقاً ، فكيف يتصور هذا ؟ وان كان بعضه حقاً ، فما ذلك الحق ؟

فيقال لك : اذا عرفت حقيقة المذهب ، لا تعفعك قط ، اذ الناس فيه فريقان :

> فريق يقول : المذهب اسم مشترك لثلاث مراتب : احداها ما يتعصب له في المباهاة والمناظرات .

والاخرى ما يسار به في التعليمات والارشادات .

والثالث ما يعتقده الانسان في نفسه٬ يما انكشف له من النظريات. ولكل كامل ثلاثة مذاهب ، بهذا الاعتبار

فاما المذهب ، بالاعتبار الاول ، فهو غط الآبا، والاجداد، ومذهب المعلم ، ومذهب اهل البلد الذي فيه النشو، . وذلك يختلف بالبلاد ، والاقطار ، والمعلمين فن ولد في بلد المعتزلة، او الاشعرية، او الشغوية، او الحنفية ، انغرس في نفسه ، منذ صباه ، التعصب له ، والذب دونه، والذم لما سواه . . . ومبدأ هذا التعصب حرص جماعة على طلب الرياسة ، باستتباع العوام ، ولا تنبعث داعي العوام الا بجامع يحمل على النظاهر ، فعملت المذاهب في تفصيل الاديان جامعاً . فانقدم الناس فرقاً ، وتحركت غوائل الحسد والمنافسة ، فاشتد تعصبهم ، واستحكم به تناصرهم . ، المذهب الثاني ما ينطبق في الارشاد والتعليم ، على من جا ، ه مستفيدًا ، مسترشدًا . وهذا لا يتعين على وجه واحد ، بل يختلف مجسب المسترشد ، مسترشدًا . وهذا لا يتعين على وجه واحد ، بل يختلف مجسب المسترشد ،

فيناظر كل مسترشد بما يحتمله فهمه. . . فالمذهب ، بهذا الاعتبار ، يتغير ويختلف ، ويكون مع كل واحد ، على حسب ما يحتمله فه.ه.

المذهب الثالث ما يعتقده الرجل سرًا ، بينه وبين الله عز وجل ، لا يطلع عليه غير الله تعالى ، ولا بذكره الا مع من هو شريكه في الاطلاع عليه ويفهمه . . . .

فهذا طريق فريق من الناس ، واما الفريق الثاني، وهم الاكثرون، فيقولون : المذهب واحد ، هو المعتقد ، وهو الذي ينطق به تعلياً وارشادًا ، مع كل آدمي ، كيفها اختلفت حاله ، وهو الذي يتعصب له وهو اما مذهب الاشعري ، او المعتزلي ، او الكرامي، او اي مذهب من المذاهب ، والاولون يوافقون هؤلا، على انهم لو سنلوا عن المذهب انه واحد او ثلاثة ، لم يجز ان يذكر انه ثلاثة ، بل يجب ان يقال انه واحد .

وهذا يبطل تعبك بالسؤال عن المذهب ، ان كنت عاقلاً . فان الناس متفقون على الناص مقورة الميهم ، او معلمهم ، او اهل بلدهم . ولو ذكر ذاكر مذهبه ، فا منفعتك فيه ، ومذهب غيره يخالفه ، وليس مع واحد منهم معجزة يترجح بها جانبه ، فجانب الالتفات الى المذاهب، واطلب الحق بطريق النظر ، لتكون صاحب مذهب ، ولا تكن في صورة اعمى ، تقلد النظر ، لتكون صاحب مذهب ، ولا تكن في صورة اعمى ، تقلد قائداً يوشدك الى طريق ، وحواليك الف مثل قائدك ينادون عليك بانه الهلكك ، واضلك عن سوا، السبيل . . .

ولو لم يكن في مجاري هذه الكلمات الا ما يشككك في اعتقادك الموردث ، لتنتدب للطلب ، فناهيك به نفعاً . اذ الشكوك هي الموصلة الى الحق ، فمن لم يشك لم ينظر ، ومن لم ينظر لم يبصر، ومن لم يبصر بقي في العمى والضلال ، نعوذ بالله من ذلك .

## علم الكلام

نقول ان فيه منفعة ، وفيه مضرة . فهو باعتباد منفعته ، في وقت الانتفاع ، حلال ، او مندوب اليه ، او واجب ، كما يقتضيه الحال . وهو باعتباد مضرته ، في وقت الاستضرار ومحله ، حرام .

اما مضرته فاثارة الشبهات ، وتحريك العقائد ، وازالتها عن الجزم والنصميم . فذلك نما يحصل في الابتدا. . ورجوعها بالدليل مشكوك فيه ، ويختلف فيه الاشخاص . فهذا ضرر. في الاعتقاد الحق .

وله ضرد اخر في تأكيد اعتقاد المبتدعة للبدعة ، وتثبيته في صدورهم ، مجيث تنبعث دواعيهم ، ويشتد حرصهم على الاصرار عليه، ولكن هذا الضرر بواسطة التعصب الذي يثور من الجدل . . .

واما منفعته ، فقد يظن ان فائدته كشف الحقائق ، ومعرفتها على ما هي عليه ، وهيهات فليس في الكلام وفا. بهذا المطلب الشريف ، ولهل التخبيط والتخليل فيه اكثر من الكشف والتعريف ، وهذا اذا سعمته من محدث او حشوي ، ربا خطر بالك ان الناس اعدا، ما جهلوا ، فاسمع هذا بمن خبر الكلام ، ثم قلاه بعد حقيقة الحبرة ، وبعد التفلغل فيه الى منتهى درجة المتكلمين ، وجاوز ذلك الى التعبق في علوم اخر تناسب نوع الكلام ، وتحقق ان الطريق الى حقائق المعرفة من هذا الوجه مسدود ، ولمري الا ينفك الكلام عن كشف وتعريف وايضاح لبعض الامور ، ولكن على الندور ، في امور جلية ، تكاد تفهم قبل التعبق في صنعة الكلام

بل منفعته شي. واحد ، وهو حراسة العقيدة ، التي ترجمناهـا على العوام ، وحفظها عن تشويشات المبتدعة ، بانواع الجـدل فان العامي

ضعيف ، يستفزه جدل المبتدع ، وان كان فاسدًا ، ومعارضة الفاسد ما فاسد تدفعه .

( الاحيا : ١ : ٢٢)

## اعمل ٬ واله غير مؤمن ا

يتكلم الغزالي عن سلوك سبيل السمادة الاخروية ، فيرى ان الناس في ذلك ادبع فرق ، وان الفرقة الرابعة ذهبت الى ان الموت عدم محض ، وإن الطاعــة والمصية لا عاقبة لها ، فيخاطب من يميل الى اعتقاد هذه الفرقة قائلًا :

وان كنت تظن صحت ظناً غالباً ، ولكن بقي في نفسك تجويز صدق الانبيا، والاوليا، وجاهير العلما، ، ولو عن بعد ، فعقلك ايضاً يتقاصاك سلوك طريق الأمن ، واجتناب مثل هذا الخطر الهائل فانك لو كنت في جوار ملك ، وامكنك ان تتعاطى في واحد ، في عارمه ، مثلا ، عملا من الاعمال ، تظن غالباً انه يقع منه موقع الرضى ، فيعطيك عليه خلعة ودينارا ، ويحتمل احتالا ، على خلاف الظن الغالب، انه يقع منه موقع السخط ، فينكل بك ، ويفضحك ، ويديم عقوبتك كل عمرك ، اشار عليك عقلك بان الصواب ان لا تقتعم هذا الخطر . فانك ان فعلت واصبت فزيته دينار ، لا يطول بقاؤه معك ، وان اخطأت ان فعلت واصبت فزيته دينار ، لا يطول بقاؤه معك ، وان اخطأت خطأه . . ولهذا قال على ، رضي الله تعالى عنه ، لمن كان يشاغبه وياديه في امر الاخرة : ان كان الامر على ما زعمت ، تخلصنا جيعاً ، وان كان الامر حلى المر كما قلت ، فقد هلكت ونجوت .

# فلاسفت العرب

# حلسله دراسات ومختارات

## ظهر منها :

١ – ابن الفارض (طبعة ثانية)

٢ – ابو العلا. المعري (طبعة ثانية)

٣ - ابن خلدون (طبعة ثانية)

الغزالي : في جزئين (طبعة ثانية)

ابن طفیل

٦ – ابن رشد : في جزئبن

٧ - اخوان الصفاء

# للمؤلف ايضًا :

قربان الاغاني : معرَّب عن طاغور

تم طبع هذا الكتاب في الحامس عثىر من شهر تشرين الاول سنة ١٩٦٥